Revista de Estudios Sociales No. 28,
rev.estud.soc.

diciembre de 2007: Pp. 152. ISSN 0123-885X:
Bogota, Pp.86-95

La transformacion transatlantica
de la monja alférez*

CHLOE RUTTER-JENSEN **

FECHA DE RECEPCION: 15 DE MARZO DE 2007
FECHA DE ACEPTACION: 9 DE JuLIO DE 2007
FECHA DE MODIFICACION: 29 DE OCTUBRE DE 2007

RESUMEN

La historia de la monja alférez escrita por ella misma / Catalina de Erauso narra las aventuras de la autora como hombre, su confesion
de ser mujery virgen, su pension del Rey, e incluso, la legitimizacién dada por el Papa para vestirse como hombre. La autora examina
este texto por su contribucién y resistencia a la construccién de género en Espafia y las colonias de las Américas durante los primeros
afios del siglo XVII. Los viajes transatlanticos abren un espacio en el que la figura de Catalina de Erauso transita de una categoria de
género a otra. Con énfasis sobre el prefijo ‘trans’, leer el texto a través de una perspectiva de la narrativa ‘transexual’ crea nuevas
fronteras y limites, y lo intensifica como un sitio de lucha sobre la identidad de género. La narrativa ‘transexual’ permite ver el texto,
no sélo como sitio de transicion y combinacién de categorias sociales, sino también como una irrupcién en lo que hoy nos parece
una estructura natural y binaria, como es la de sexo y género.

PALABRAS CLAVE
Género, sexualidad, transexualidad.

The Transatlantic Transformation of the Lieutenant Nun
ABSTRACT

Catalina de Erauso's story, La historia de la monja alférez escrita por ella misma / Catalina de Erauso recounts her adventures as a
man, her later confession of being a woman and virgin, her pension from the king, and even the Pope’s legitimization of her dressing
as a man. The author examines this text in terms of its contribution and resistance to the construction of gender in Spain and the
Spanish American colonies in the early 17th century. The transatlantic voyages open a space in which the figure of Catalina de Erauso
transits from one gender category to another. With an emphasis on the prefix ‘trans’, reading the text through the lens of the “trans-
sexual’ narrative creates new borders and limits, and accentuates the text as a site of struggle over gender identity. The ‘transsexual’
narrative can help us see the text not only as a site of transition and combination of social categories, but also for interrupting the
binary structure of sex and gender that appears so natural today.

KEY WORDS
Gender, sexuality, transsexuality.

A transformacao transatlantica da freira alferes
RESUMO

A histéria de Catalina de Erauso, La historia de la monja alférez escrita por ella misma / Catalina de Erauso narra suas aventuras
como homem, sua confissdo de ser mulher e virgem, a pensao que recebia do Rei ¢, inclusive, a legitimacdo dada pelo Papa para
se vestir como homem. A autora examina o texto pela contribuigdo e resisténcia a construgdo de género na Espanha e nas colénias
das Américas durante os primeiros anos do século XVII. As viagens transatlanticas abrem um espaco no qual a figura de Catalina de
Erauso transita de uma categoria de género a outra. Com énfase sobre o prefixo ‘trasn’, ler o texto através de uma perspectiva da
narrativa ‘transexual’ cria novas fronteiras e limites e o intensifica como um lugar de luta sobre a identidade de género. A narrativa
“transexual’ permite ver o texto, ndo sé como um espago de transi¢do e combinagdo de categorias sociais, mas também como uma
irrupgdo no que hoje nos parece uma estrutura natural e binaria, como ¢é a do sexo e a do género.

PALAVRAS CHAVE

Género, sexualidade, transexualidade.

Traduccién del original en inglés por Juliana Martinez. Agradezco a los lectores por sus valiosas sugerencias. Es importante mencionar que las versiones utilizadas
durante el analisis de los textos fueron las siguientes: Contreras, A. (1967). Vida del capitén Alonso de Contreras: vida, nacimiento, padres y crianza del Capitan Alonso
de Contreras. Edicién y notas de Fernando Reigosa. Madrid: Alianza Editorial; y De Erauso, C. (1626). La historia de la monja alférez escrita por ella misma / Catalina
de Erauso. Presentacion y epilogo de Jestis Munarriz. Madrid: Hiperion. El texto se publicé originalmente en forma de folleto.

B.A., Literatura Comparada, Colorado Collage, EE.UU.; M.A., Literatura Hispanica, New York University, Madrid, Espafia; Ph.D., Literatura, University of California,
San Diego, EE.UU.; actual profesora asistente del Departamento de Lenguajes y Estudios Socioculturales, Universidad de los Andes, Bogotda, Colombia. Correo elec-
tréonico: chloe@uniandes.edu.co

*%

86
fgulsia



I've decided I don’t want to be called Caliban any
longer. Call me X. That would be best.
Like a man without a name

The Tempest

Aimé Césaire

comienzos del siglo XVII, una joven vasca pro-
veniente de una prestante familia en San Sebastidn, Espafia,
llamada Catalina de Erauso, escapé del convento de clausura
en el que sus padres la habfan internado desde los cuatro afos.
Se visti6 con ropas masculinas e inicié su vida como hombre.
Aunque cambiaba de trabajos frecuentemente, Erauso per-
maneci6 en el norte de Espafia. Un encuentro cercano con su
padre, quien buscaba a Catalina', lo convencié de partir a las
Américas. Segtin esta narracion, alli pasé desapercibido para
todos. Durante veinte afios viajo de regién en regién como
soldado, comerciante y contador, entre otros trabajos.

Primero como paje en Espania y luego como soldado en las lu-
chas de la conquista de América, Catalina de Erauso sirvié tan
bien al Rey que, pese a su transgresion de la normativa de las
fronteras del género, le escribié una peticion solicitdndole una
pension de soldado y pidi6 al Papa una autorizacion especial
para vestirse con ropas de hombre. Una vez recibida la pen-
sion, se mud6 a México, donde posefa una recua de mulas,
y continué su vida de transito constante, transportando mer-
cancias desde la ciudad porteia de Veracruz hacia el interior.
Erauso murié bajo el nombre de Antonio de Erauso, mulero,
a la edad de cincuenta anos en México, y la historia de su vida
se transformé en leyenda oral narrada a lo largo y ancho de
Espana. Un testimonio escrito, La historia de la monja alférez
escrita por ella misma / Catalina de Erauso, podria estar basado
en la peticién de la pension de soldado hecha al Rey. Como
texto literario, la historia resurge en los estudios de finales del
siglo XX como un texto popular para acercarse a cuestiones de
género y sexualidad en la temprana modernidad espatiola. Al-
gunos criticos, por ejemplo, han cuestionado la autenticidad
del cardcter biografico del texto, otros han hecho estudios al-
rededor de tematicas de travestismo y, mds recientemente, se
ha propuesto el concepto del deseo lésbico (Velasco, 2000).
Al reexaminar el texto desde el punto de vista contempora-
neo de las teorfas queer sobre transexualidad, me propongo
abordar especificamente la forma como la narrativa de Erauso
legitima su eleccion, de él/de ella, de género/sexo, que, en su
caso, transgrede las fronteras establecidas.

Asumo la controversial posicién de que la narrativa de Erau-
so expresa el deseo de (y/o el “hecho” de) un cambio de gé-

1 Este trabajo se referird a Catalina de Erauso utilizando los pronom-
bres masculinos, como sefial de respeto a su vida como hombre.

Bgulsia

87

La transformacion transatlantica de la monja alférez
CHLOE RUTTER-JENSEN

dossier

nero/sexo mucho antes de su posibilidad tecnolégica. Para
esto, utilizo teorfas contempordneas de género/sexo y sexua-
lidad, incluyendo conceptos como transexualidad, masculi-
nidad femenina y performatividad de género, por ejemplo, la
teorfa de la narrativa transexual elaborada por Jay Prosser en
Second Skins: The Body Narratives of Transsexuality. Prosser
demuestra las maneras en las que un individuo autentica su
género, de él o de ella, a través de una narrativa que relata
suvida. En consecuencia, a pesar de su emergencia a finales
del siglo XX, la narrativa transexual es sugestiva a la hora de
leer el cambio de género/sexo de Erauso. Ademads, también
me nutro de géneros de la modernidad temprana como los
relatos de caballerfa, la picaresca y las narrativas de soldados,
pues éstos reflejan las masculinidades al alcance de Erau-
so. Su? figura cuestiona las categorfas de género/sexo tanto
en los estudios de la modernidad temprana como en los es-
tudios culturales contemporaneos. De hecho, la nocién de
Judith Halberstam de presentismo perverso® establecida en
Female Masculinity* nos permite afirmar lo que no sabemos
tanto como lo que creemos que sabemos. Admitiendo esta
cantidad X" de posibilidades, mi lectura afirma que en este
caso la transformacién narrativa se relaciona con la necesi-
dad de cambios fisiolégicos. En otras palabras, Erauso logra
un cambio de sexo a través de una operacion narrativa.

NARRATIVAS TRADICIONALES Y NO TRADICIONALES

Las convenciones literarias o las formaciones textuales pue-
den ser usadas para (y son cémplices de) la construccion de
los sistemas de género/sexo. El texto de Erauso utiliza mu-
chos de los tropos de la narrativa soldadesca espariola del si-
glo XVII, un género que delinea la masculinidad a través de
hazafias militares. Ademds de eventos heroicos, la narrativa
soldadesca presenta detalles mds mundanos de la vida diaria.
Alonso Contreras, escrito en la misma época de La historia de
la monja alférez escrita por ella misma / Catalina de Erauso,
es un relato ejemplar de la narrativa soldadesca espafiola du-
rante la modernidad temprana. Comparando La historia de la
monja alférez escrita por ella misma / Catalina de Erauso, con

2 En el original en inglés se utiliza el pronombre masculino ‘his),
‘de él'. En el articulo se seguird con el uso de ‘su’y se pide a los
lectores recordar que la autora se refiere a Erauso con el pronom-
bre masculino. Nota de la traductora.

3 “Propongo el presentismo perverso no s6lo como una desnaturali-
zacion del presente, sino también como una aplicacion de lo que
no sabemos en el presente respecto a lo que no podemos saber
sobre el pasado” (Halberstam, 1998, p. 53).

4 En este estudio, Halberstam rastrea mujeres masculinas en una se-
rie de novelas, peliculas y fotografias. Ella comienza preguntando:
“:Si la masculinidad no es la expresion social, cultural y, de hecho,
politica de la hombria, entonces, :qué es?... Yo tengo algunas pro-
puestas de por qué la masculinidad no puede ni debe ser reducida al
cuerpo masculino y sus efectos” (Halberstam, 1998, p. 1).




Revista de Estudios Sociales No. 28,
rev.estud.soc.

diciembre de 2007: Pp. 152. ISSN 0123-885X:
Bogota, Pp.86-95

Contreras, se encuentran acontecimientos similares en ambos
textos: duelos de honor, luchas por causas nobles, rescates de
damiselas en peligro y relatos histéricos que narran la con-
quista de las gentes ‘salvajes’y la difusion del cristianismo. La
historia de la monja alférez escrita por ella misma / Catalina de
Erauso, al igual que Contreras, hace muy poco uso de la intros-
peccidn, los eventos son expuestos como hechos sin detalles
sentimentales ni florituras literarias. En su estudio sobre Ca-
talina de Erauso, Stephanie Merrim compara la forma litera-
ria de Erauso con la de la narrativa soldadesca y sugiere que
ambas muestran “casi una completa ausencia de interioridad
y de expresiones de emocion o remordimiento y reducen sus-
tancialmente el 'yo' en la Historia a la res gestae, un locus de
eventos externos” (Merrim, 1994, p. 181). Estas convencio-
nes literarias indican, mds que expresiones de objetividad o
distancia emocional, métodos para construir la masculinidad
segtin la tradicion de la época. Las acciones militares de Erau-
so le otorgan la autoridad de contar su historia y, en el proceso,
construir su masculinidad’.

Si se interpreta el texto como un intento por representar la
masculinidad, entonces la inclusion de valentia, fortaleza y
fuerza por parte de Erauso se convierte en algo distinto de la
mera aplicacién de un estilo de escritura; estas inclusiones
representan intentos textuales de establecer su masculini-
dad. Primero, él alardea de su habilidad en el manejo del
cuchillo: “y dile con el cuchillo un refilén que le valié diez
puntos” (Erauso, 1626, p. 20). Mas adelante, él escribe
sobre su valentia y lealtad al Rey al narrar su lucha contra
los indigenas: “Yo, con un mal golpe en una pierna, maté al
cacique que la [bandera] llevaba, se la quité y apreté con
mi caballo, atropellando, matando e hiriendo a infinidad”
(Erauso, 1626, p. 28). Finalmente, cuenta en detalle su for-
taleza en una larga caminata a través de los Andes, en la que
sus dos compafieros mueren: “poco a poco y caminando. ..
queddndonos a pie y sin podernos tener. Entramos en una
tierra fria; tanto, que nos heldbamos. . .Ya se comprendera mi
afliccion, cansado, descalzo y lastimados los pies. Me arrimé
aun drbol y lloré, y pienso que fue la primera vez que lo hice”
(Erauso, 1626, p. 34). Teniendo en cuenta estos ejemplos,
parece razonable sugerir que al escribir un relato soldadesco,
Erauso permite a los lectores ver su texto como una contri-
bucién a las nociones de masculinidad y hombria.

El ejercicio militar permiti6 que Erauso rapidamente apren-
diera y encarnara la masculinidad, y la narrativa soldadesca
le proporcioné una forma excelente para narrarla. Parece-
ria que lo militar es el extremo de un mundo masculino y
que, por tanto, permitirfa una transformacién expedita o, por

5 En el original, los pronombres ‘su’y ‘él" son masculinos: ‘him’ (¢)
y ‘his’ (de ¢l). Nota de la traductora.

88

lo menos, la oportunidad de tener un ‘curso intensivo’ de
masculinidad. De hecho, la violencia asociada a la invasién
—descubrimiento— de las Américas, o el probar el propio
sexo/género asumido contra el ‘descubrimiento’, promueve
un discurso de hipermasculinidad comtn a gran parte de la
literatura de la época. De esta manera, Erauso, ademds de
las batallas de conquista, narra una hipermasculinidad que
incluye peleas, duelos, refriegas y otras anécdotas violentas.

La picaresca ofrece otro género de la modernidad tempra-
na a través del cual se pueden cuestionar presunciones de
género auténtico. En la tradicion picaresca, el protagonista
muestra un personaje de antihéroe, aquel que burla a los
otros. En la narrativa soldadesca de Erauso puede claramen-
te verse que Erauso es ‘mas hombre’ que muchos de los que
se encuentra. Ademds de su fuerza fisica, estd bien dotado
con las habilidades asociadas con la masculinidad, la astucia
picaresca y la sagacidad intelectual. Podemos colocarlo en la
tradicion picaresca en tanto jugador empedernido y camo-
rrista que manipula a quienes lo rodean.

Erauso, como ‘héroe’ masculino de la narrativa soldadesca y
biolégicamente sexuado como mujer, puede ser interpretado
como aquel que burla a los otros y; por tanto, como personaje
antiheroico. Al igual que en la picaresca, los personajes diegé-
ticos no conocen la broma, mientras que la lectora si. Erau-
so constantemente describe situaciones en las que la lectora
sabe que €l es mujer pero los personajes diegéticos no. La
tension entre el conocimiento del lector y el de los persona-
jes diegéticos impide a los lectores resolver las cuestiones de
género/sexo.

A través de los actos heroicos de la narrativa soldadesca y
de las astutas manipulaciones del estilo de la picaresca, la
historia nos permite ubicar el texto en distintos géneros de
la produccion literaria de la temprana modernidad espariola,
validando con esto el estatus literario dentro de las fronteras
establecidas. Sin duda el texto manifiesta estrategias litera-
rias de su momento histérico, como jugar cartas y estar invo-
lucrado en juegos de todo tipo.

De hecho, La historia de la monja alférez escrita por ella mis-
ma / Catalina de Erauso, participa en la transformacion de
los textos culturales del momento. El contraste y la transi-
cién entre el sexo/género de nacimiento de Erauso y el sexo/
género vivido sirven como fuerza narrativa primordial que
motiva sus esfuerzos de demostrar su masculinidad. El texto
constituye no s6lo el conformarse a limitaciones previas sino
también la transgresion de esas fronteras. La narrativa de un
imperio en expansion, de la reconfiguracién de Europa, esta-
blece la habilidad de moverse fuera de los codigos y cambiar
el ambiente. La historia de Erauso, publicada y narrada oral-

fgulsia




mente por Espafia y las colonias, se transforma en leyenda y
simbolo de esta reconfiguracion.

EstaTus

Hemos visto como las estrategias literarias de la temprana mo-
dernidad y los discursos del cuerpo contribuyen a la exitosa ope-
racion narrativa de Erauso. En esta seccion trabajaré brevemen-
te otros discursos de la temprana modernidad que se suturan
en el cambio de sexo. Clase, vasquismo y el servicio al Rey son
claves para definir la categorfa social de una persona en la época
de Erauso. Pese al travestismo de Erauso, su bagaje religioso,
racial, étnicoy de clase, le otorga un estatus de superioridad ante
el ‘otro’ de la temprana Edad Moderna: los pueblos indigenas, los
judios y los moros. Los pueblos indigenas de las Américas operan
como un contraste negativo que permite que Erauso resalte glo-
riosamente. En una escena, Erauso es acogido por una mestiza
que lo desea para su hija, por su esparnolidad. Raza/etnia hacen
de Erauso un partido apropiado para una prestante criolla. A pe-
sar de que la ausencia de vello facial o de apariencia masculina
es con frecuencia atribuida a la suposicion de que podria tratarse
de un eunuco, la espanolidad y el estatus de clase sobrepasan los
rasgos fisicos y le permiten ser considerado como un posible pre-
tendiente masculino. Aqui, la apariencia fisica es leida a través
de lentes distintos, no masculinos ni femeninos, sino m4s bien
de clase y raza. Erauso resume astutamente esta situacion: “Era
bien acomodada. .. y como parece que aportan por alli pocos es-
panoles, parece que me apeteci6 para su hija. .. la cual era muy
negra y fea como un diablo, muy contraria a mi gusto, que fue
siempre de buenas caras” (Erauso, 1626, p. 35). La ausencia de
espafioles en la region funciona en favor de Erauso. De hecho,
pareciera que la familia sélo ve lo que quiere ver.

El texto crea una paradoja de subversion y reafirmacion si-
multdneas de los discursos ortodoxos. Por una parte, Erauso
logra su validacion, al ser considerado como hombre y, por
tanto, con derecho a una pension de soldado, con lo que sub-
vierte la conexién masculinidad-genitalidad. No obstante, al
final de su texto, su bisqueda por la masculinidad reproduce
el discurso patriarcal de su época. El cosifica a las mujeres a
lo largo del texto, como vimos anteriormente, y en el tltimo
capitulo, responde con aire de superioridad a las dos ‘dami-
selas’que le preguntan hacia dénde se dirige: “Sefioras putas,
a darles a ustedes cien pescozones y cien cuchilladas a quien
las quiera defender” (Erauso, 1626, p. 82). El las amenaza y
reta, primero, mediante el uso del término ‘damiselas’, que
puede contener un aire de superioridad, y segundo, a través
del uso irénico de la palabra ‘sefioras’y el término irrespe-
tuoso ‘putas’ juntos®. No sélo es éste uno de los capitulos

6 Me pregunto si esto podria interpretarse como algtin tipo de
coqueteo.

Bgulsia

89

La transformacion transatlantica de la monja alférez
CHLOE RUTTER-JENSEN

dossier

mds cortos, también es el final del autorrelato. A pesar de
que a lo largo de la narracion €l raramente reconoce su sexo
femenino, la historia concluye (tal como se inicia) con una
alusion especifica a su masculinidad, aun pese a haber sido
identificado por las mujeres como de género femenino. Esta
referencia explicita a su habilidad de cambiar de un género a
otro, junto con los insultos sexistas, confirma su insistencia
en ejercer la masculinidad de acuerdo con su época.

EL CUERPO SEXUADO

La caballerfa y la picaresca proveen los modelos literarios del
texto de Erauso. No obstante, el modelo del cuerpo del sexo
tnico también se encuentra circulando en la época. Estos dis-
cursos convergen para dotar de un argumento sélido al cambio
de sexo de Erauso. La comparacion transhistérica del géne-
ro/sexo desarrollada por Thomas Laqueur en La construccion
del sexo ofrece una alternativa a la ideologia de la binariedad
biolégica que divide a los sexos en nuestra sociedad. En su es-
tudio, Laqueur esboza cémo en el siglo XVII género y sexo se
relacionaban mutuamente y con otros roles sociales, de modos
diferentes de los contemporaneos. El escribe que “ser hombre o
mujer significaba tener un rango social, un lugar en la sociedad,
asumir un rol cultural, no ser organicamente uno u otro de los
dos sexos inconmensurables. En otras palabras, con anteriori-
dad al siglo XVII, el sexo era todavia una categorfa socioldgica,
no ontolégica” (Laqueur, 1990, p. 28). El concepto del cuer-
po del sexo tnico del siglo XVII y la presentacion del cuerpo
masculino como el cuerpo normativo y del femenino como un
cuerpo anormal, como aquello que es siempre inferior, ayudan
a explicar la capacidad de las instituciones de la época para
aceptar el travestismo de Erauso, al tiempo que glorifican su
servicio al Rey. Debido a que el modelo del cuerpo de un sexo
deja lugar para un ‘avance de género), esto es, de lo femenino
a lo masculino, Erauso avanza hacia el estatus y la categoria
de hombre. Ciertamente, los genitales de una persona se usan
para identificar al bebé en el momento del nacimiento y, pos-
teriormente, diferentes instituciones como la Iglesia, la familia
y el Estado refuerzan esa identidad de género particular. Pero
Erauso interrumpe este ciclo al adoptar una identidad de géne-
ro diferente tanto por decisién como por necesidad.

Laqueur explica hasta qué punto el modelo del cuerpo del
sexo tnico sent6 las bases del discurso médico de la época.
Se creia que la esperma masculina apropiada creaba al nifio
masculino correcto, pero que si durante la concepcion se
recibfa una esperma mas débil, el bebé nacerfa mujer e in-
ferior. George Mariscal, en Contradictory Subjects, explora
con mayor profundidad el papel del modelo del cuerpo del
sexo tnico en la temprana modernidad espafiola, sefialando
c6mo la época confiaba en la teorfa de las distintas espermas




Revista de Estudios Sociales No. 28,
rev.estud.soc.

diciembre de 2007: Pp. 152. ISSN 0123-885X:
Bogota, Pp.86-95

para engendrar el hijo”. Al respecto, escribe que “los teéri-
cos... crefan que una esencia previamente sexuada precedia
la constitucién del cuerpo material” (Mariscal, 1991, p. 55).
Gracias a esta nocién del cuerpo en términos de un sexo
tnico, el género ‘esencial’ de Erauso podia ser masculino,
pese a tener un cuerpo material femenino. Por tanto, en la
temprana modernidad espafiola, era posible validar su hom-
bria a través de su masculinidad. Su comportamiento como
jugador, soldado y aventurero lo marcan como hombre, mas
que su anatomia.

La perspectiva histérica que Laqueur ofrece nos ayuda a
comprender la afirmacién que Judith Butler hace en Géne-
ro en disputa: “cuando la condicién construida del género
se teoriza como algo radicalmente independiente del sexo,
el género mismo se convierte en un artificio vago, con la
consecuencia de que hombre y masculino pueden significar
tanto un cuerpo de mujer como uno de hombre y mujer y
femenino tanto uno de hombre como uno de mujer” (Butler,
1990, p. 39). Por lo tanto, la exitosa transicion de Erauso a
hombre depende principalmente de la representacion de la
masculinidad, no de una asociacién natural, de nacimiento,
entre hombre y masculinidad®.

Finalmente, vale la pena mencionar otro término moder-
no: ‘mujer varonil’. En su estudio del teatro de la moderni-
dad temprana espariola, Melveena McKendrick define a la
mujer varonil como “la mujer que se distancia de la norma
femenina de los siglos XVI y XVII... la mujer que es ‘mas-
culina’ no sélo en su atuendo sino en sus actos, su discurso
o incluso en su actitud mental” (1974, p. X). Pero surge un
problema al aplicar ‘mujer varonil a Erauso porque, pese a
que una mujer vestida como hombre era un tropo comtn en
el teatro, la masculinidad de ella se borra antes del final de
la presentacion y su figura se utiliza para reafirmar las insti-
tuciones del matrimonio y la heterosexualidad’. A diferencia

7 En el original se utiliza el término neutro ‘child’. Nota de la tra-
ductora.

8 Laqueur sefiala que muchos de los cambios en las aproximacio-
nes cientfficas a los cuerpos sexuados estdn marcados, o son des-
cubiertos, a través de cuestiones de sexualidad. Aunque fuera del
alcance de este trabajo, el deseo por el mismo sexo en la toma de
las decisiones de sexo/género de Erauso ofrece otro camino por el
cual explorar la transformacién de las masculinidades. En el caso
de Erauso, asi como en el siglo XX, la sexualidad de la narrativa
transexual y el placer sexual todavia estdn intimamente relacio-
nados con género y sexo.

9 En su detallado estudio de mujeres vestidas como hombres en el
teatro de la temprana modernidad espafiola, Bravo Villasante re-
duce a dos los papeles: la amante intentando atrapar a su hombre
y la guerrera luchando por su pais. Las mujeres vestidas como
hombres en el escenario eran aceptadas porque era ‘estimulante’
para el publico reconocer mujeres en ropajes de hombre. Bravo
Villasante documenta muchas obras de esta época y rastrea la
figura de la mujer vestida como hombre hasta las ‘doncellas an-
dantes’ del género caballeresco. Melveena McKendrick, en Wo-

90

de los personajes de teatro, Erauso muere como hombre.
Su masculinidad no es un disfraz ni una actuacion que se
desenmascara al final de la obra sino el testamento de una
exitosa operacion de cambio de sexo.

TRANSEXUALIDAD

La teorfa de la narrativa transexual de Jay Prosser nos provee
de medios instructivos para interpretar el texto de Erauso.
En Seconds Skins, Prosser interpreta las autobiograffas y tes-
timonios de personas del siglo XX que han reconfigurado su
corporalidad a través de la cirugia. Identifica una serie de
tropos que definen el género de la narrativa transexual como
el “sindrome de haber nacido en el cuerpo equivocado”, la
cirugfa y las escenas del postoperatorio que pertenecen a
la narrativa transexual. Evidentemente, las especificidades
técnicas de este tropo no tienen aplicacion en el caso de
Erauso, pero sf la intencion general del marco conceptual de
alcanzar legitimidad a través de la narracion de una historia
convincente. Erauso se valida a st mismo a través de los tro-
pos literarios y la tecnologia médica de su época.

La autobiografia transexual comienza con el nacimiento de
una persona como hombre o mujer. Erauso comienza su na-
rracion ast: “Naci yo, dofia Catalina de Erauso, en la villa de
San Sebastidn” (Erauso, 1626, p. 11). La yuxtaposicién de yo
con el nombre femenino enfatiza la identidad femenina. Su-
puestamente, Erauso escribe su historia después de haber
recibido permiso para utilizar trajes masculinos y vive como
Antonio, asi que el uso del nombre femenino Catalina, en vez
de “Yo, Antonio naci Catalina”, establece la afirmacién de una
identidad femenina al comienzo. Tanto la narrativa transexual
contemporanea como el texto de Erauso luchan por alcanzar
una transicion auténtica que presume un punto de partida au-
téntico.

La narrativa transexual de Prosser ilustra teéricamente la
narrativa de identidad de género que Erauso articula en su'
historia. Prosser propone abordar la materialidad del cuerpo
transexual moderno a través de la autobiograffa transexual,

men and Society in Golden Age Spanish Drama, analiza la obra
de Montalvan basada en la historia de Catalina de Erauso. Ella
es la protagonista. La obra, producida en la época de Erauso, fue
un éxito seguro de taquilla, debido a la popularidad de la historia.
Montalvdn vela el aspecto de la sexualidad de la historia. Lejos
de ser el tipico galdn que las mujeres vestidas de hombre solian
ser, Montalvdn describe la figura de Erauso como inescrupulosa
y sin principios; “si la impresion que [Erauso] causé era inequivo-
camente masculina, como la obra de Montalvan sugiere, a la luz
de esta obra, ella era material dramatico insatisfactorio” (McKen-
drick, 1974, p. 216).

10 En el original, la autora elige el pronombre masculino: ‘his’ (de
él). Nota de la traductora.

fgulsia




una narrativa que sigue el cambio de un sexo/género a otro e
intenta probar hasta qué punto se pertenece a una categoria
de sexo/género distinta. Pese a que Erauso no usa la narra-
tiva de haber-nacido-en-el-cuerpo-equivocado y de sentirse
fuera de lugar, su travesia, cambios de nombre y cambio de
ropas se asemejan a los tropos contemporaneos en la narrati-
va de probar la identificacién transgenérica de si mismo.

Una limitacion de usar lo pretransexual para enmarcar mi
lectura de Erauso es que se puede presuponer o asumir de-
masiado sobre el tipo de decisiones que un personaje como
Erauso habria tomado en el siglo XVII''. No obstante, la
teoria de la narrativa transexual de Prosser considera la tran-
sexualidad como un pasaje en el espacio, un viaje de un lu-
gar a otro que se beneficia de la expansion colonial en la que
Erauso participa. La partida de muchos hombres de Esparia
a las colonias abrié un nuevo espacio en el que las mujeres
asumieron actividades usualmente masculinas y pudieron
subvertir los roles tradicionales de algunas maneras.

La transexualidad, como término médico, es narrada con la
intencion especifica de validar la masculinidad'? mediante
la reconfiguracion del cuerpo de una persona, para que con-
cuerde con sus acciones. La masculinidad, aunque a menu-
do es ejercida, no es necesariamente legitimada. El término
transexualidad, en el caso de Erauso, sugiere que su historia
ha sido construida para ilustrar cémo sus acciones demues-

tran la autenticidad de su masculinidad. El es ‘naturalizado’

como hombre tras haber vivido veinte afios como tal.

Vale la pena hacer la analogia de la narrativa de la identidad
nacional para ponderar sobre la narrativa de la identidad de
género. Erauso adquiere su identidad de género del mismo
modo en el que hoy en dia se adquiere la nacionalidad. Ima-
gined Communities, el libro de Anderson, quizds sin inten-
cion, presenta el género como algo dado, universal y concre-
to, para discutir la nocion de la narrativa de la nacionalidad.
En la introduccion, el autor presenta una de las paradojas de
la nacion: “la universalidad formal de la nacionalidad como
un concepto sociocultural, en el mundo moderno todos pue-
den, deben y tendrdn una nacionalidad, asi como €l o ella
tiene un género, contra la irremediable particularidad de sus
manifestaciones concretas, de manera que, por definicion,
la nacionalidad ‘griega’ es sui generis” (1983, p. 5). En otras
palabras, en el mundo moderno la suposicién es que uno
nace con su nacionalidad del mismo modo que uno nace

11 En el libro de Mary Elizabeth Perry, Gender and Disorder in Early
Modern Sevilla, la autora sostiene que los roles de la mujer resul-
taron radicalmente cambiantes como resultado de la expansion
del Imperio espanol. Las mujeres eran bdsicamente restringidas
al matrimonio, el convento o los burdeles.

12 Femenina en este caso, también puede funcionar a la inversa.

Bgulsia

91

La transformacion transatlantica de la monja alférez
CHLOE RUTTER-JENSEN

dossier

con un género. Mientras que el estudio de Anderson refuta
la nacionalidad como sui generis, el texto de Erauso refuta
el que Anderson asuma el género como concreto. La cons-
truccion de la nacionalidad nos es visible en donde la cons-
truccion de la narrativa de identidad de género no lo es. Es
interesante observar que, en su conclusion, Anderson escoja
el verbo ‘engendrar’ como lo que ocasiona la necesidad de la
narrativa de identidad. Anderson afirma que “la conciencia
de estar inmerso en tiempo lineal y secular, con todas sus
implicaciones de continuidad [...] engendra la necesidad de
una narrativa de ‘identidad” (Anderson, 1983, p. 205; las
cursivas son mias). La narrativa de la identidad manifestada
por Erauso engendra la necesidad de una identidad masculi-
na porque €l no puede en ningtin momento ser nada. Erauso
no es X: él es definido e identificado como un hombre. De la
misma manera que los discursos modernos tienden a negar
una nacionalidad ambigua, asi también se niega un género
ambiguo.

En la literatura actual sobre los cuerpos y su relacién con
nociones contemporaneas de sexo, género y sexualidad, mu-
chos criticos conciben el cuerpo como un posible lugar para
la ambigiiedad y, por tanto, una interrupcion de las estructu-
ras binarias del género. Yo argiiirfa que en el caso de Erauso
no hay ambigiiedad. Hasta el momento en que es atrapado y
llevado de vuelta a Espaiia, €l es identificado como un hom-
bre por aquellos que lo rodean y por si mismo. Segtin Erau-
so y otros textos de apoyo, los demds perciben su cuerpo
claramente como masculino. La estructura contempordnea
del género se desliza del cuerpo del sexo tnico, a una bi-
nariedad de los cuerpos masculino/femenino. Algunos dirdn
que Erauso ocupa un lugar ambiguo entre lo masculino y lo
femenino, de manera semejante a la del hermafrodita del
siglo XVII'*. Al contrario, Erauso reafirma la estructura bina-
ria de género de finales del siglo XX al probar ansiosamente
su masculinidad como distanciada de las mujeres. Al mismo
tiempo, su clara identificacién como hombre, basada en sus
acciones, sostiene la nocién del cuerpo del sexo tnico. La
habilidad para interpretar este texto con nociones contem-
pordneas e intentar entender cémo los conceptos histéricos
nutren nuestra versién subraya la equivocacién de asumir
‘naturalidad’ en categorias de sexo y género. En este caso,
la autenticidad es el privilegio de categorfas consideradas

13 En el articulo de Israel Burshatin, “Interrogating Hermaphodi-
tism in Sixteenth-Century Spain”, el autor examina la historia de
Eleno/a, un ex esclavo de raza mixta que decfa haber adquirido
genitales masculinos tras dar a luz. El/ella no escapé del tribunal
de la Santa Inquisicién por haber transformado su identidad de
mujer a hombre y fue castigado. Al comparar las resoluciones de
las historias de Catalina de Erauso y Eleno/a podemos ver hasta
qué punto raza y clase eran extremadamente importantes. Una
prominente vasca catélica, Catalina de Erauso, transgrede y reci-
be, en vez de castigo, una pensién de soldado.




Revista de Estudios Sociales No. 28,
rev.estud.soc.

diciembre de 2007: Pp. 152. ISSN 0123-885X:
Bogota, Pp.86-95

‘naturales’, y dichas categorfas son construidas a través de
nociones hegemonicas de pertenencia de clase, raza y etnia
(nacionalidad). El transexual también es ‘naturalizado’, esto
es que su cuerpo (el de él o el de ella) es tecnolégicamente
alterado para coincidir con el género ‘natural’ (¢interior, ins-
tintivo, preferido?) de él o ella.

En un esfuerzo por abordar cuestiones de terminologia, re-
conozco que aplicar términos contemporaneos a la moder-
nidad temprana espanola es dificil. No obstante, el concepto
del ‘transexual’, en este caso, permite leer el cambio perma-
nente en las nociones de sexualidad, sexo, género, en vez de
asumirlos como lugares fijos. Ademds, nos permite debatir
la masculinidad como algo exclusivo de los hombres. El in-
dividuo transexual cuestiona las definiciones de hombre’y
‘mujer’. Por ejemplo, en un lugar de ‘s6lo mujeres’ en el que
un transexual de-hombre-a-mujer desea participar, los paré-
metros de ‘mujer’ deben ser renegociados.

Los problemas con la terminologia se derivan también del
amplio espectro de definiciones. Ciertamente, la transexua-
lidad de Erauso ignora la reforma genital, mientras que tan-
to la masculinidad femenina como la nocion de transgénero
no aprehenden la nocién temprano-moderna del cuerpo del
sexo tnico que permitia el trdnsito de un género a otro, de
acuerdo con las propias acciones. El término travesti ignora
la muy real vida material de Erauso como hombre, no como
una mujer en ropas de hombre. La incapacidad para locali-
zar comodamente la figura de Erauso sefiala la importancia
de su propio texto y de su autopercepcién como hombre, de
acuerdo con su comportamiento masculino. Tal vez Erauso
encarna un prototipo de masculinidad femenina. En esta
conjuncién, Erauso ocupa un lugar queer, particularmente
por la ausencia de un nombre, categorfa o etiqueta que ar-
ticule precisamente la transformacién de su género/sexo. A
pesar de que él cambia a un género diferente, su pasado
femenino es constantemente invocado como recordatorio.
El no es Antonio de Erauso, mas bien es Antonio de Erauso
+ la monja alférez. Su nacimiento femenino y su estatus de
monja son constantemente adjuntados a su nuevo nombre.
El caso de Erauso sugiere un lado discursivo de la transexua-
lidad, el cual no necesita de la cirugia.

Ley

Habiendo vivido como hombre durante veinte afios, violan-
do las regulaciones eclesiasticas y estatales, Erauso es final-
mente aprehendido; no por travestismo, sino por asesinato.
El escapa del juicio de Estado al confesarle al obispo que
es (era) una monja y que, en consecuencia, se encuentra
sujeto(a) a la ley eclesidstica. Dos mujeres mayores confir-

92

man no sélo su sexo femenino, sino su virginidad. Si bien es
culpable de asesinato, y culpable también de travestismo,
la revelacion de que es monja y virgen confunde y su delito
es juzgado como dudoso, y es brevemente confinado en un
convento para reformarse.

Relatos de transiciones del género femenino hacia el géne-
ro masculino en la temprana modernidad europea provienen
principalmente de los archivos de las cortes, juicios y otros
documentos legales. Al descubrimiento del travestismo con
frecuencia le seguia el arresto por otras diversas infracciones a
la ley, y podemos inferir que habia muchos mas transgresores
de género de los que indican los registros. En consecuencia,
el elemento de criminalidad introducido por prohibiciones le-
gales y eclesidsticas contra la transgresion de género es crucial
en el desenvolvimiento de la historia. El caso de Erauso estd
vinculado al asesinato, no al travestismo. El se identifica como
mujer s6lo en un caso de vida o muerte, utilizindolo como una
apuesta para salvar su vida. Es decir que él estratégicamente
utiliza el sentido comun y el ‘hecho inviolable’ de que los geni-
tales definen el sexo. Conceder, s6lo por un momento, que es
una mujer podria permitirle escapar del castigo por asesinato;
sin embargo, esta concesion puede complicar su situacion
legal al afnadir al crimen de homicidio crimenes contra Dios
y la Naturaleza, o mds prosaicamente, por haber engafiado
a quienes crefan que era hombre. Si la identidad es menos
una cosa fija que un proceso narrativo, aqui la narracién de
la identidad de género de Erauso se convierte en una apuesta
de vida o muerte (apropiadamente, pues él es un jugador em-
pedernido). Si él puede re-narrar su género (tras veinte anos
de contar y vivir una historia diferente), podra librarse de las
manos de su verdugo'.

IMPERIO

Erauso viola las fronteras del género al hacerse pasar como
soldado; sin embargo, como se mencioné anteriormente, va-
lida la jerarquia patriarcal y mondrquica de la Espana del
siglo XVII al unirse a la Conquista y colaborar en el proceso
de ‘domesticacion’ de los indigenas. Debido a que Erauso
sostiene las ideas de la Iglesia y el Estado, su texto escrito
nos provee un duradero testamento de su interpelacion de

14 Adicionalmente, su defensa fue apoyada por su estatus de clase
y raza, pese a las contradicciones de haber transgredido fronteras
establecidas. A lo largo de su texto, Erauso reitera la ‘pureza’ de
sus antecedentes, afirmando su linaje vasco. Desde el comienzo
de sus aventuras en América, Erauso cuenta muchos escapes,
con la ayuda de compatriotas vascos. Aun mds, como vimos, su
vasquismo lo exonera de la tortura en manos de los inquisidores.
Y mientras Erauso sale sin castigo alguno, debido a su clase y a
su etnia, vimos c6mo Eleno/a, mulato/a, es castigado/a por su
comportamiento transgresor.

fgulsia




las ideologias vigentes en su época, incluso cuando pareciera
subvertirlas con su travestismo.

En otras palabras, vemos c6mo Erauso se conforma y resiste
a su ambiente social simultdineamente. Asumir que revis-
tiéndose, al hacer la transicion de mujer a hombre, Erauso
esta cuestionando todo el orden social puede confundir a la
lectora. En un acto de rebeldia, se viste y vive como hom-
bre; sin embargo, hace uso de esta transicion para sostener
los sistemas patriarcales tradicionales, al participar con en-
tusiasmo en la colonizacién espanola de las Américas. Su
transgresion de género no cuestiona la estructura del Estado
ni la de la Iglesia; como hombre, participa activamente en las
précticas de opresion.

A pesar de estar rigidamente dividida segtin el género, la ex-
pansién colonial aumenta las oportunidades de que su trans-
gresion de género sea bien remunerada. Le da la posibilidad
de ir a las Américas y vagar sin ser reconocido ni perseguido.
Portar ropas masculinas le otorga una libertad de movimien-
to inaccesible a las mujeres de la época. Al mismo tiempo,
mantiene el orden hegeménico neutralizando la que de otro
modo serfa una contradiccion flagrante. Su sexo biolégico
pasa a un segundo orden ante sus acciones individuales
como soldado del Rey.

Catalina/Antonio encarna la tensién entre las exigencias de
la vida diaria real, material, y la ideologia, promovidas por la
Iglesia y el Estado, no sélo a través de la identidad de género
y de sexo, sino también por haber alcanzado la fama vy el
confort, a pesar de tantos ‘pecados’ contra la Iglesia, como el
asesinato, el robo y, por supuesto, el travestismo. El lenguaje
hermafrodita de encarnar dos ‘opuestos’ en un solo cuerpo;
la combinacién de la virilidad con la virginidad y su titulo de
Monja Alférez yuxtaponen en un oximoron distintos tropos
que se repiten en la narrativa colonial, como el del trabajador
religioso o el de la tierra pura y fértil, y el del estado militar
fuerte y viril. El titulo de monja le permite continuar su vida
como alférez, no puede simplemente ser una mujer/alférez,
debe ser una monja + alférez, pues la pureza implicita en
‘monja’ permite sus acciones. El estatus religioso le permite
desafiar las reglas. Pese a su travestismo, sus antecedentes
religiosos, raciales, étnicos y de clase le otorgan las herra-
mientas necesarias en su época para validar su historia.

Es particularmente interesante notar que la motivacién de
su peticion y su relato es justificar sus luchas como batallas
militares y hacerlas parte del servicio al Rey, y no justificar
su infraccién de travestir. Erauso deja de lado cualquier ex-
plicacion de por qué se trasviste. El simplemente afirma:
“me visto como hombre”, y contintia con el recuento de sus
historias y aventuras. Vestido como hombre ‘se vuelve” un

Bgulsia

93

La transformacion transatlantica de la monja alférez
CHLOE RUTTER-JENSEN

dossier

hombre. Ademéds de participar en batallas, se involucra en
reyertas de taberna y partidas de cartas. La necesidad de
Erauso de probar su honestidad en las cartas reaparece de
manera tan constante que se podria asumir que esta actitud
defensiva contra acusaciones de fraude proviene de la ansie-
dad del descubrimiento.

SUPRESION DE LA SEXUALIDAD

Si bien la idea de las zonas erégenas en la temprana moder-
nidad espanola difiere de la nuestra, que Erauso alcanzara
su fama a través de su® virginidad apunta a que la sociedad
que construy6 a Erauso consideraba los genitales femeninos
como no erégenos. De hecho, lo desexualizaron para poder
aceptarlo'®. Saber si Erauso tuvo o no encuentros sexuales
es imposible, pero la creencia en su castidad en tanto ‘mujer’
(monja) le permiti6 ser aceptado como ‘hombre’. Las ideas
de castidad en las mujeres y virilidad en los hombres entran
en conflicto cuando él es aceptado como hombre. Sin em-
bargo, su aceptacion se sostiene en la condiciéon de que no
sea un hombre viril. Parte de la definicién de masculinidad
y virilidad, sobre todo para el soldado, es tener mujeres y ser
deseado por ellas. Erauso no cabe dentro de la categorfa de
la mujer casta porque es hombre. Sin embargo, tampoco se
le permite ser un hombre viril, porque es mujer. En con-
secuencia, su ‘estado intermedio’ o estado de transicién lo
configura, ante los ojos de la sociedad, como asexuado y sin
sexualidad, para poder categorizarlo dentro de las fronteras
establecidas'’. Sin embargo, su afirmacién de qué clase de
mujeres le gustan, y el hecho de que carifiosamente llame a
una de ellas “mi monja”, asi como el recorrido de sus dedos
sobre las piernas de una amiga, contradicen claramente el
desdibujamiento sexual llevado a cabo por la sociedad.

15 En el original, el pronombre es masculino: ‘his’ (de él). Nota de
la traductora.

16 Si bien el texto de Erauso no se parece en modo alguno a la es-
critura mistica de las monjas, su contenido es refigurado de ma-
nera similar a la experiencia mistica. Las interpretaciones de la
temprana modernidad de la escritura y la experiencia mistica de
muchas monjas modernas sostienen que éstas no eran experien-
cias sexuales sino exaltaciones sobrenaturales, divinas, con Dios.
Su sexualidad se borraba, en favor de una ideologfa mistica. Una
vez despojadas de su sexualidad, ellas “podian ser representadas
con benevolencia y [la] transgresion de la dualidad hombre-mujer
se hacfa comprensible” (Wheelwright, 1989, p. 77).

17 Separar el género de las categorfas limitadas de homosexualidad
y heterosexualidad subraya la inestabilidad de las definiciones de
sexualidad. El transexual contempordneo demuestra los lfmites
de ambos términos, hetero y homosexualidad. Si un transexual
de hombre a mujer prefiere a un hombre, los trabajadores médi-
cos consideran que la transformacion ha sido exitosa. Si un tran-
sexual de hombre a mujer decide ser lesbiana, él/ella perturba el
deseo clinico de mantener a los sexos, los géneros y las sexualida-
des dentro de fronteras establecidas.



Revista de Estudios Sociales No. 28,
rev.estud.soc.

diciembre de 2007: Pp. 152. ISSN 0123-885X:
Bogota, Pp.86-95

A pesar de que él sigue encarnando el ideal masculino de
su épocay de que vive una contradictoria existencia como
la Monja alférez, se le niega el acceso a las relaciones san-
tificadas con las mujeres. Fuentes secundarias recuentan
la historia de Erauso ocasionando un escdndalo publico
en México al retar a duelo al hombre comprometido con
la mujer que deseaba. Si bien Erauso demuestra su mas-
culinidad a través del duelo, no puede casarse con la mu-
jer. La narracion de Erauso valida la masculinidad hasta
el final de su texto. No obstante, los textos secundarios
resaltan el cardcter incompleto de la transformacién me-
diante la supresion de su sexualidad y su imposibilidad
para sellar un contrato de matrimonio.

La masculinidad de Erauso y su posible homosexualidad
desaparecen de las afirmaciones que enfatizan su ex-
cepcionalidad como mujer y su servicio al ‘maravilloso’y
‘sabio’ Rey de Espania. Ademds de reforzar el ideal mas-
culino, la historia de Erauso es un testamento de la histo-
ria de la naturaleza transitoria de la identidad de género.
En el establecimiento médico contempordneo, el clinico
promueve una tnica identificacién de género como la
esencia y totalidad de la persona. En consecuencia, el
individuo ‘trans’ debe pasar desapercibido sin que el es-
pectador sospeche intervencion clinica alguna; el recono-
cimiento sefalarfa explicitamente el fracaso. Por tanto,
aceptar la cirugia es imperativo en la narrativa transexual,
pues a este hecho subyace no sélo la capacidad del indi-
viduo para narrar la propia percepcion de la identificacién
transgenérica, sino también el desempenar sin sospecha
un género ‘nuevo’ ante los ojos de la sociedad. Prosser es-
cribe que “para ser transexual, el sujeto debe ser un dies-
tro narrador de su [la de él o la de ella] propia vida” (1998,
p. 108). Erauso utiliza los géneros disponibles para narrar
su transformacion, a fin de ganar una pension, fama y
honor. Como la narrativa precede a la ‘operacion; o, en el
caso de Erauso, la legitimidad, el sujeto es ya transexual
aunque puede no ser reconocido como tal.

En el caso de Erauso, la transicion y la aprobacion lo con-
dujeron a la fama, la estabilidad econémica y la pension de
soldado. Adicionalmente, clasificé para recibir la herencia
de sus padres por ser el tnico ‘hijo” sobreviviente. En este
caso, el concepto de naturalizacion le queda perfectamente
a Erauso porque no requiere borrar sus primeros afios como
nifia en un convento, ni sus antecedentes familiares. Su
pasado no es elidido por su presente, sino pensado como
un espacio/tiempo de residencia anterior. Si, como Prosser
sugiere, estar cémodo en el género de uno es como estar en
casa (y no en el cuerpo/casa equivocado), el trasteo de un
lugar a otro depende de la transicion, no de la negacion del
lugar precedente.

94

CONCLUSION

Las innovaciones médicas contempordneas permiten a un
individuo cambiar fisicamente su género (el de él o el de
ella). El texto de Erauso permite rastrear la transexualidad
en diversos discursos, como el discurso médico de la tem-
prana modernidad. Erauso se inscribe y escribe a si mismo
en una historia del género, el sexo y la sexualidad, y contri-
buye a construir y producir masculinidades que niegan la
dependencia absoluta de la anatomia y la genitalidad.

La figura de Erauso refuerza la divisién binaria entre fe-
menino y masculino, al tiempo que representa la elastici-
dad de dichas categorias. He argumentado que la narrativa
transexual describe adecuadamente el texto de Erauso,
pero no por esto niego que un andlisis del deseo lésbico o
una aproximacion feminista también serfan herramientas
tedricas apropiadas. En tanto prototipo potencial de dos
categorfas contradictorias: masculinidad femenina y tran-
sexualidad, Erauso puede enriquecer las maneras en las
que nos aproximamos a identidades que se narran hoy en
dia. Uno de los elementos que contribuye a que haya un
fuerte énfasis en la medicalizacion de la transexualidad es
el deseo de la masculinidad masculina de sostener una he-
gemonia del poder que viene de la mano del privilegio mas-
culino del hombre blanco. Al otorgarle a Erauso permiso
para vestirse como hombre, el Papa asegura una estricta
recategorizacién de Erauso en una posicién no subversiva.
Al nombrar a Erauso como un hombre transexual, se man-
tiene la division binaria de los géneros, en vez de permitir
diversas perspectivas de identidad de género. Sin embargo,
su habilidad de ser leido como soldado, picaro, monja, les-
biana, transexual, en este caso, colonizador, conquistador,
etc., enfatiza una identidad flexible, una identidad en es-
tado de devenir. Asi, como se mencioné anteriormente, no
es la aprobacion lo que asegura su comodidad econémica.
En este caso, se trata de su transformacién o su identidad
transexual, que puede inscribirse en diferentes narrativas,
discursos y géneros, y en el discurso masculino, lo que le
permite no ser censurado. Al naturalizar y desnaturalizar el
género simultdneamente, €l perturba las nociones de la au-
tenticidad del género. Finalmente, la idea de la preferencia
de género, hasta el punto que “la gente puede ‘salir del cl6-
set’ (declarar o manifestar) como un género, de la misma
manera que puede ‘salir del cléset’ (declarar o manifestar)
como una sexualidad” (Halberstam, 1998, p. 12)'¥ aparece
en el texto de Erauso como indisociable de la nocién de
la capacidad del individuo para elegir, o ‘hacer su género
opcional en la sociedad contempordnea. En consecuencia,
el texto de Erauso desbarata los presupuestos de géneros

18 “[...] people could come out as a gender in the way they come out
as a sexuality.”

fgulsia




histéricamente auténticos y demuestra la categorizacion de
las que son consideradas narrativas ‘legitimas’.

Al revelarse como mujer para escapar del proceso judicial, y
después retornar a las ropas masculinas, él transforma los ro-
les de género de manera compleja. Regresa al ‘nuevo’ mundo
con un nuevo nombre, Antonio, y con su apellido, Erauso,
sin temor de perder el respeto familiar ni de ser descubierto,
como antes. Los viajes transatlanticos son los tropos geografi-
cos del cambio en la época de la colonizacién de las Américas.
Su habilidad para cambiar de género cambiando de ropajes
podria ser entendida como una alegorfa de los pasajes entre el
‘nuevo'y el 'viejo'mundo. EI Nuevo Mundo ofrecia un espacio
propicio para que los conquistadores espanoles ascendieran
socialmente, donde la gente podia crear nuevas identidades,
y donde Erauso podia viajar, sin ser reconocido, en términos
de género. El contexto imperial, tan geograficamente lejano
de Espafia, le permitié usar las guerras para demostrar su pa-
triotismo, que a su vez le permiti justificar su transformacion.
Por lo anterior, él ‘encarna’la masculinidad de manera ‘correc-
ta’, su coraje es valorado y su travestismo perdonado.

En consecuencia, lo que estd en juego en el cambio de gé-
neros son la ‘normalizacién’y el reconocimiento de la ‘transi-
toriedad’ del género, el sexo, la sexualidad, la raza, la clase, la
etnia y demds categorfas de identidad. Me gustarfa regresar
al epigrafe de este trabajo de La tempestad de Aimé Césaire,
pues en tanto simbolo de la reescritura y el repensar histo-
ricos, me permite relacionar la modernidad temprana con
nuestra época, y sus ideologias de raza, clase y género, con
las de nuestra época (a través de La tempestad de Shake-
speare y la version de Césaire). El Caribe (donde Erauso
se establece) es entonces el lugar de su encuentro de los
‘nuevos'y los ‘viejos' mundos. El epigrafe también muestra a
Caliban cambiando su nombre por X; signo de los multiples
elementos en un tnico cuerpo, y de las intersecciones de
transgresiones'?. Pero, sobre todo, el epigrafe abre la puerta
a una concepcion del cuerpo como lugar de una discusion
mayor de cuestiones transhistéricas/transgeopoliticas o, sim-
plemente, de transiciones.

REFERENCIAS
1. Anderson, B. (1983). Imagined Communities. London: Verso.

2. Bravo Villasante, C. (1988). La mujer vestida de hombre en el
teatro espaiiol. Madrid: Mayo de Oro.

19 En el texto original la palabra usada es ‘crossings’. Esta palabra es
mds neutral y conlleva también los significados de ‘cruzar’ fisica-
mente de un lado a otro. Nota de la traductora.

Bgulsia

95

10.

11

12.

13.

14.

15.

16.

La transformacion transatlantica de la monja alférez
CHLOE RUTTER-JENSEN

dossier

Burshatin, 1. (1998). Interrogating Hermaphoditism in Sixteen-
th-Century Spain. En: S. Molloy y R. Irwin (Eds.), Hispanisms
and Homosexuality. Durham: Duke University Press.

Butler, J. (1990). Género en disputa: el feminismo y la subversion
de la identidad. México: Editorial Paidés Mexicana.

Césaire, A. (1986) lempéte. English: A Tempest: Based on
Shakespeare’s The “lempest: Adaptation for a Black Theatre. New
York: G. Borchardt.

Contreras, A. (1967). Vida del capitin Alonso de Contreras: vida,
nacimiento, padres y crianza del Capitdn Alonso de Contreras. Ma-
drid: Alianza Editorial.

De Erauso, C. (1626). La historia de la monja alférez escrita por
ella misma / Catalina de Erauso. Presentacion y epilogo de Jesus
Mundrriz. Madrid: Hiperién.

Halberstam, J. (1998). Female Masculinity. Durham: Duke Uni-
versity Press.

Laqueur, T. (1990). La construccion del sexo: Cuerpo'y género des-
de los griegos hasta Freud. Valencia, Espana: Ediciones Catedra.

Mariscal, G. (1991). Contradictory Subjects, Quevedo, Cervantes,
and Seventeenth-Century Spanish Culture. Ithaca and London:
Cornell University Press.

. McKendrick, M. (1974). Woman and Society in the Spanish Dra-

ma of the Golden Age, A Study of the mujer varonil. Cambridge:
Cambridge University Press.

Merrim, S. (1994). Catalina de Erauso: From Anomaly to Icon.
En: F. J. Cevallos-Candau, . A. Cole, N. M. Scott y N. Suarez-
Arauz (Eds.), Coded Encounters. Writing, Gender, and Ethnicity
in Colonial Latin America. Amherst: University of Massachu-
setts Press.

Perry, M. E. (1990). Gender and Disorder in Early Modern Sevi-
lle. Princeton, N. ].: Princeton University Press.

Prosser, J. (1998). Second Skins: The Body Narratives of Trans-
sexuality. New York: Columbia University Press.

Velasco, S. (2000). The Lieutenant Nun: Transgenderism,
Lesbian Desire, and Catalina de Erauso. Austin: University of
Texas Press.

Wheelwright, J. (1989). Amazons and Military Maids. London:
Pandora Press.




